## (مطالعه موردی: تصاویر خانه خدا در کاشی کاریها)\*

تجلی باورهای مذهبی و مناسک دینی مسلمانان در هنر عثمانی

## بهاره تقوىنژاد ¹، صديقه ميرصالحيان Ť

۱- مدرس دانشگاه هنر اصفهان و دانشجوی دکتری پژوهش هنر
 ۲- دانش آموخته کارشناسی ارشد صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان

#### چکیده

اهمیت مناسک حج و بیتالله الحرام در دوره عثمانی چنان است که این دولت همزمان با حکومت ممالیک، نظارت بر حرمین را عهدهدار بوده و خدماتی چند به آنها ارائه میداد، اما پس از برافتادن این دولت توسط سلطان سلیم عثمانی (در سال ۹۲۳ هـ ق)، حرمین زیر نظارت مستقیم آنان قرار گرفت. عواملی از قبیل؛ ارسال هدایای نقدی و غیرنقدی سلاطین و درباریان عثمانی برای اهالی حرمین،گستردگی تشریفات و تعدد کارگزاران آن، اختصاص موقوفات و خیرات، حمایت مالی از امرای حجاز و انجام دادن کارهای عمرانی؛ از مهم ترین تدابیر عثمانیان تا پایان حکومتشان برای تسلط بر حرمین بود. اهمیت حج گذاری مسلمانان در دولت عثمانی، چنان است که جلوههایی از این مکان مقدس و مناسک معنوی، در هنر کاشی کاری این دوره نیز، به تصویر درآمده است. در این مقاله قصد داریم تا به روش تاریخی - توصیفی، بر پایه مشاهدات میدانی و مطالعات کتابخانهای و سایتهای معتبر؛ مصداقهایی از کاربرد تصاویر کعبه، در هنر مذکور را معرفی نموده و ویژگیهای بصری و محتوایی این نمونها را مورد مطالعه قرار دهیم. نتایج تحقیق حاکی از آن است که ترسیم کعبه، علاوه بر نگارهها در کاشی کاریها نیز رایج بوده و سعی شده تا این بنای مقدس، با جزئیات و به شیوهای واقع گرایانه به تصویر در آید. اشعار عرفانی(مولوی) درباب تشبیه دل به کعبه، آیات قرآنی (سوره آل عمران) با مضمون کعبه به عنوان نخستین خانه برای عبادت مردم و اهمیت مقام ابراهیم، اجرای تصاویر کعبه با جزئیات و نوشتی نامهای مختلف و متعددی از جمله؛ ارکان کعبه، ورودیهای اصلی، منارهها، منبر و .... کاربرد نقوش گیاهی و هندسی در حاشیهها و متن تصاویر و ... از جمله ویژگیهای شاخص این کاشی کاریها به شمار می،ود.

واژههای کلیدی: مناسک حج، خانه کعبه، دولت عثمانی، کاشی کاری.

<sup>1.</sup> Email: b.taghavinejad@aui.ac.ir

<sup>2.</sup> Email: mirsalehians@yahoo.com

مقدمه

از نگاه اسلام و سنت، حج به خودی خود عبادتی بسیار بزرگ محسوب می شود. فریضه ای که ضمن افزایش ایمان و یقین انسان به خداوند، راه را برای اتحاد و نشان دادن عظمت امت اسلامی فراهم می آورد. قرآن مجید در سوره آل عمران، آیه ۹۷ (آیه معروف به حج) میفرماید: «ولله علی الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا و من كفر فان الله غني عن العالمين»، براى خدا بر مردم است كه حج خانه او كنند، آنها که توانایی رفتن به سوی او دارند و هرکس کفر ورزد (و حج را ترک کند، به خود زیان رسانده)، خداوند از همه جهانیان بی نیاز است. روایات متعددی نیز درباره اهمیت حج وجود دارد، قال على(ع): «وَالْحَجّ تَقُويَةً للدّين»؛ خداوند حج را وسيله تقویت دین قرار داد و در روایت دیگری از این امام همام نیز آمدهاست: «الله الله في بيت ربكم لاتخلوه مابقيتم فانه ان ترك لم تناظروا» خدا را! درباره خانه پروردگارتان در نظر داشته باشید تا هستید، آن را خالی نگذارید؛ زیرا اگر حج متروک شود نظر رحمت خدا از شما قطع خواهد شد. لذا حج از اركان اسلام است و بر هر مکلفی در طول عمر با دارا بودن شرایط آن، یک بار واجب می شود. این فریضه دارای اعمال و مناسکی است که عبارتند از: احرام بستن، وقوف به عرفات، وقوف به مشعرالحرام، و... . مناسك حج، از شعائر الهي و شايسته تعظیم و بزرگداشت است و در قرآن بر لزوم رعایت تقوای الهي درباره احكام و مناسك حج و پرهيز از هرگونه كوتاهي و اهمال کاری در مورد آن، تأکید شدهاست. در دورههای مختلف تاریخی نیز، این فریضه همواره محملی برای حکومتها بوده است به نحوی که جایگاه ویژهای را در متون ادبی (سفرنامه ها، دیوان اشعار و...) داشته و در هنرهای مختلفی از قبیل کتاب آرایی، دیوارنگارهها، کاشی کاری و ...، تصاویری از کعبه و مناسك حج به تصوير در آمده است. هدف اصلى مقاله حاضر، به چگونگی بازنمایی تصاویر خانه خدا در تزیینات کاشی کاری دوره عثماني، طي قرون دهم آلي دوازدهم هجري قمري، اختصاص دارد و درصدد یاسخگویی به سؤالات زیر است:

یر کاربر دترین و رایج ترین شیوه به تصویر کشیده شدن کعبه در کاشی کاری تصویری دوره عثمانی کدام است؟ آیا در این کاشی کاریها از الگوی خاصی پیروی شدهاست؟ ویژگیهای بصری و محتوایی تصاویر کعبه در کاشی کاریهای دوره عثمانی چیست؟ روش یافته اندوزی در این مقاله به شیوه اسنادی(کتابخانهای)، استفاده از سایتهای معتبر اینترنتی (موزهها و ...) و مشاهده عینی نگارندگان است که با روش تاریخی- توصیفی مورد بررسی قرار گرفتهاند.

## يىشىنە بژوھش

درباره پیشینه پژوهش می توان به دو گروه از منابع اشاره کرد، دسته اول شامل متون مرتبط با مناسک حج در دوره عثمانی و سایر منابعی که صرفاً اطلاعات تاریخی در اختیار قرار می دهند و دسته دیگر، منابعی که علاوه بر اطلاعات تاریخی و مذهبی، دارای تصاویری از مناسک حج و کعبه هستند. البته با توجه به موضوع این پژوهش، کاشی های منقوش با تصویر کعبه نیز، از جمله منابع دست اول بسیار مهم محسوب می شوند. در متون ادبی به شاعران مختلفی مانند: عبدالرزاق اصفهانی، سنایی غزنوی، خاقانی ، نظامی، عطار، مولانا، جامی و...، برمی خوریم که در اشعار و قصاید خویش به کعبه و حج يرداخته اند. بازتاب گسترده «كعبه» در قلمرو ضرب المثل ها، کنایات و ترکیبات، بیانگر ارزشمندی کعبه و اهمیت آن در گستره زبان و ادبیات فارسی است به نحوی که حتی سفرنامههایی نیز به این موضوع اختصاص دارد. کتاب «تحفة الحرمين» اثر يوسف نابي، شاعر ترك تبار (قرون ۱۱ و ۱۲ هـق) ، سفرنامهای ارزشمند و در واقع یک سیاحتنامه ادبی است که به نثر نوشته شده است. در این منبع نیز اشعار فارسی زیادی آورده شده که غالباً از محیی لاری (۹۳۳ هـق) و جامی (۸۹۸ هـق) است. اسرا دوغان نيز از جمله محققيني است که تألیفات و ترجمه های متعددی درباره مناسک حج دارد که از آن جمله می توان به کتاب، تاریخ حج گذاری ایرانیان (۱۳۸۹) و مقالاتی با غناوین: ادبیات حج در دوره دولت عثمانی

(۱۳۸۳)، تاریخ و رجال: حجاج و سلاطین (۱۳۸۳)، راههای حج در دوره صفویه (۱۳۸۵)، و کاروان های حج عثمانی به روایت سفرنامه های ایرانی دوره قاجار (۱۳۸۸) اشاره نمود. در این منابع اطلاعات ارزشمندی درباره حج گذاری مسلمانان به ویژه چگونگی انجام این فریضه در دولت عثمانی آمدهاست. از جمله منابع تاریخی مصور بسیار مهم درباره حج، می توان از «فتوح الحرمين» نوشته محيى الدين لارى نام برد. اين كتاب منظوم، به منظور راهنمایی حجاج در دوره صفوی (قرن۱۰ هـق) کتابت شده است. از این کتاب تا قرن دوازدهم هـق، چندین نسخه مختلف وجود دارد. جعفریان (۱۳۷۲) نیز در کتاب «توصیف آثار تاریخی مکه و مدینه و فلسفه مناسک حج در فتوح الحرمين»، پرداخته است. همين محقق (١٣٩٢) در کتاب «نگار و نگاره- نقاشیهایی از آثار تاریخی حرمین شریفین»، تصاویری از نقاشیهای اماکن مذهبی دو شهر مکه و مدینه را با استناد به کتاب «فتوح الحرمین» معرفی و تشریح مى كند. كتاب در سه فصل كلى «فتوح الحرمين راهنماي مصور حج»، «نقاشی های مکه مکرمه» و «نقاشی های مدینه منوره» تدوین و در فصل سوم، نقاشیهای با موضوع اماکن مقدس مدینه منورّه از کتاب «فتوح الحرمین» جمع آوری و به همان شیوه فصل قبل تشریح و توصیف شده است. از جمله اماکنی که نقاشیهای آنها در کتاب معرفی میشوند، «مسجد النبی»، «مسجد قیا»، «قبرستان بقیع»، «مساجد اربعه و مسجد قبلتین»، «مسجد شمس و مسجد جمعه» و «احد و مزار حمزه» هستند. در همين راستا، «منظومه في مناسك الحج» یک مجموعه نقاشی بینظیر (با چهل برگ) از اماکن متبرکه مکه و مدینه، که به تقلید از فتوح الحرمین محیی لاری که منظومهای فارسی بود با نقاشیهای زیبا، به ترکی ترجمه شده و نقاشی ها نیز متفاوت، اما به همان قیاس کشیده شدهاست. آن نقشه ها و تصاویری چند مربوط به اماکن مقدس و برخی از حوادث مهم تاريخ اسلام مي باشد. كتاب «دلائل الخيرات» تيز اثری دعایی از محمد بن سلیمان جزولی (قرن ۹ هـق) است که متن آن یک صلواتیه بلند، حاوی جملات عربی مشتمل بر

صلوات بر پیامبر (ص) است. در این کتاب که نسخ فراوانی از آن در مصر و شمال آفریقا و دیگر بلاد مانده، این صلواتها و دعاها برای عامه مسلمانان بویژه زائران حج تهیه شده تا در راه و در مکانهای زیارتی و مقدس آنها را بخوانند. در نسخههای این کتاب نیز، دست کم دو تصویر از مسجد الحرام و مسجد النبي (ص) وجود دارد. به طور کلي مي توان گفت، گرچه در منابع مذکور به ابعاد اعتقادی و معنوی حج پرداخته شده و بیتالله الحرام در کتاب-آرایی به تصویر کشیده شده است، اما درباره بازنمایی تصاویر مرتبط با مناسک حج در کاشی کاریهای عثمانی که غالباً برگرفته از نگارههای نسخ خطی است، چنان که باید و شاید برداخته نشده است و ویژگیهای محتوایی و تصویری کاشیهای تصویری منقوش به کعبه و فضای اطراف أن مورد بررسی قرار نگرفتهاست.

## اهمیت حج در اسلام

دین اسلام دین وحدانیت خالص و یکتایرستی است. دینی است که اعتقادی به وساطت در ارتباط بین بندگان با خدایشان ندارد. مومنان و مسلمانان، خدایی را عبادت می کنند که از دایره ادراک و ایصار بالاتر است. خدای یگانه مومنان نه تصویر است و نه بت، نه مجسمه است و نه جسم. تنها کسانی می توانند به این معبود یکتا برسند که دارای تفكري بلند، نيت و ارادهاي قوي، اخلاص در عمل و انقطاع از اغیار باشند. دین اسلام برای تربیت و اصلاح پیروان خویش، دارای برخی احکام و قوانین است که برخی از این احکام به عنوان شعائر و مظاهر تجلى قدرت و عظمت اسلام- اين دين أسماني- تلقى مى شوند. به عنوان مثال «حج بيت الله الحرام» نمونهای از شعائر اسلام است که خود دارای مناسک و افعال و ایامی است که هرکدام از آن ها به نوع خود جزو شعائرالله محسوب می شوند، همان شعائری که تعظیم و بزرگداشت أنها نشانه تقوای قلب و مایه خیر معرفی شدهاست. چنانکه خداوند متعال مى فرمايند: «وَمَن يُعَظُّمْ شَعَائِرَ اللَّهَ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ» (سوره حج آيه ٣٢) و نيز مي فرمايد: «وَمَن يُعَظَّمُّ

حُرُمَات الله فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عندَ رَبِّه»(سوره حج آيه ٣٠). حج با تمامی مناسک، ارکان و اعمال مربوط به خود، نمونه بارزی است از اطاعت مطلق و امتثال بدون چون و چرا از فرامین خداوند متعال. حقيقت حج تجمع باشكوه گروهي از صالحين امت اسلامی در زمان واحد و در مکان مشخصی است که أن مكان، يادآور بندگان مخلص و مقرب الهي اعم از انبيا، صديقين، شهدا و صالحين است كه آنان نيز به منظور تعظيم و تكريم شعائر الهي در اين مكان حضور يافته و به اميد دست یافتن به رحمات بیکرانه خداوندی و کسب رضایت الهی به دعا، زاری و تضرع برداختهاند. حال بعید است که چنین اجتماعی با این کیفیت در مقابل پروردگار خویش اظهار عجز و انکساری نماید و مورد لطف مرحمت و مغفرت الهی قرار نگیرد. مناسک حج طواف كعبه معظمه، سعى بين صفا و مروه، وقوف عرفات، توقف در مزدلفه، رمی جمره، تراشیدن یا کوتاه نمودن موی سر، قربانی و شب گزاری در منی که همه این امور زمان معین، مکان معین، ترتیب معین و مقدار معینی دارند. یکی از ظرافت ها و لطایف مهم و قابل توجه در حج، این است که به طور خلاصه همه ارکان و عبادتهای اسلام را در خود جای داده است، حج نمادهای بارزی از توحید، نماز، روزه، زکات، جهاد،

## کعبه (تاریخچه بنای کعبه و بازسازی آن)

ذکر و تسبیح و... را در بردارد.

توصیف کعبه و سهمی که در شعائر دینی مسلمانان دارد، بر همه روشن است. كعبه مهم ترين و مقدس ترين عبادت گاه اسلامی و «نخستین خانهای که برای عبادت مردمان نهاده شد»که زیارت آن به شرط استطاعت و احراز شرایط، یک بار در تمامی عمر بر هر مسلمانی واجب گردیده است و هر مسلمانی به هنگام نماز واجب یا مستحب باید رو به سمت آن باشد. دین مقدّس اسلام «کعبه» را از سال دوم هجرت، قبله مسلمانان قرار داد(بقره/ ۱۴۴) طبعاً سمت قبله تابع طول و عرض جغرافیایی هر سرزمینی است (خرمشاهی، ۱۳۷۷: ۱۸۸۳). موقعیت جغرافیایی مسجدالحرام، در شهر مکه مکرمه، درون

درهای میان کوه های: ابوقبیس، اجیاد، هندی و عمر واقع شده، و در نقطه تقاطع خط طولی ۳۹ درجه و ۴۹ و ۳۰ ثانیه و خط عرضی ۲۱ درجه و ۲۵ دقیقه و ۰ ثانیه قرار گرفتهاست (قاضی عسگر، ۱۳۸۴). درباره وجه تسمیه کعبه ، دو علت ذکر شدهاست: ۱- چون کعبه دارای ارتفاع و بلندی از سطح زمین می باشد، همچنان که کعبه در لغت نیز به معنای ارتفاع آمده است؛ ٢- زيرا خانه خدا به شكل مربع است و عرب اين اسم را به هر خانهای که چهارگوش باشد اطلاق می کند؛ ولیکن با کثرت استعمال برای خانه خدا علم گردید. البته واژه کعبه در قرآن در برخی موارد به تنهایی و در بخشی از آیات به همراه کلمه «البيت الحرام» أمده است (جناتي، ١٣٧١) به كعبه، خانه خدا، بيتالله الحرام، بيتالعتيق و بيتالحرم نيز مي گويند.

تاریخ بنای کعبه به درستی روشن نیست. احادیث و اقوال مورّخان در این باره، به دو دسته کلی تقسیم می شود: اعتقاد به این که حضرت ابراهیم (ع) کعبه را ساخته و پیش از ایشان، چنین بنایی وجود نداشته است. دسته دیگر معتقدند که، كعبه پيش از حضرت ابراهيم(ع) ساخته شده و ايشان، آن را تجدید بنا کرده است. بسیاری از معتقدان به این دیدگاه، بنیان گذار کعبه را حضرت آدم (ع) میدانند. برای جمع میان دو قول، مى توان گفت كه كعبه توسط حضرت أدم عليه السلام و در محل تعیین شده از جانب خداوند، ساخته شد؛ ولی با توفان نوح، از میان رفت. سپس با راهنمایی خداوند و به دست ابراهیم علیه السلام تجدید بنا گردید و مراسم شکوهمند و مناسک عبادی حج نیز به وی تعلیم شد. کعبه در طول تاریخ پس از بنای اولیه به دست آدم علیهالسلام ده مرتبه بازسازی شده که عبارتاند از:۱. شیث بن آدم ۲. ابراهیم و اسماعیل عليهماالسلام ٣. عمالقه ۴. جُرهم ۵. قُصيّ بن كلاب ۶. قريش ٧. عبدالله بن زبير ٨. حجاج بن يوسف ٩. سلطان مرادعثماني ۱۰. دوران معاصر



تصویر ۱: نمایی از مسجدالحرام و کعبه، سال ۱۸۸۹. (ماًخذ: http://www.loc.gov)

أنچه قرآن مجيد بدان تصريح كرده، آن است كه كعبه به دست ابراهیم علیهالسلام بازسازی شد. در عین حال، قرآن این دیدگاه را نفی نمی کند که زمانی دراز پیش از آن، این خانه وجود داشته و سپس تخریب شدهاست. در آیه ۲۸ سوره حج و آیات ۳۵ تا ۳۷ سوره ابراهیم نیز از پیوند کعبه با ابراهیم(ع) سخن به میان آمدهاست. ساختمان کعبه که به دست ابراهیم علیه السلام بنا شد، در آن زمان خانه کعبه سقفی نداشت و دیوارهای آن از سنگ بنا شده بود. قبیلهای که اسماعیل(ع) در میان آنان بود، جُرْهم نام داشت. آنان به پیروی یکی از بزرگان خود با نام عمرو بن لَحَيّ، بتى به نام هُبل را مى پرستيدند. آنها در عین حال، به خانه کعبه و خدای کعبه (ربُّ البیت) نیز معتقد بودند. پس از آن، به تدریج قریش توانست مکه را از دست آن ها خارج سازد و خود بر آن مسلط شود. تاریخ احتمالی تسلط قریش بر مکه حدود دو قرن پیش از هجرت بوده است. در زمان قریش کعبه همواره مقدس بود و اعراب بر گرد آن طواف می کردند و به پرستش بتهای خود می پرداختند. آنان بر این باور بودند که کعبه خانه خداست که به دست ابراهیم و اسماعیل ساخته شده و این در معتقدات دینی اعراب پیش از اسلام وجود داشت. در سال ۶۴ هـق، عبدالله بن زبیر شورش کرد و شهر مکه را به عنوان مرکز حکومت خود بر گزید. سپاهیان شام که در پی براندازی حکومت زبیریان بودند، به سوی مکه آمدند. آنها بر فراز کوههای اطراف مکه

رفتند و با نصب منجنیق، با آتش و سنگ به شهر حمله کردند. در این درگیریها، برده کعبه آتش گرفت و پس از آن کعبه ویران شد. در همین حال، خبر مرگ یزید به سپاهیان شام رسید و آنان بازگشتند. عبدالله بن زبیر، باقی مانده دیوار کعبه را از پایه و اساس برداشت و بار دیگر آن را بنا کرد. در سال٧٣ هـق شهر مكه به دست حَجّاج بن يوسف ثقفي افتاد. حَجّاج با نوشتن نامهای به عبدالملک مروان (خلیفه وقت) از وی خواست تا اجازه دهد کعبه را به شکل قبلی خود درآورد و افزوده ابن زبير را كم كند. عبدالملك اجازه داد تا كعبه به همان صورت گذشته، که از پیش از بعثت ساخته شده بود، تنها دارای یک در باشد و آن مقدار از حجر اسماعیل که داخل کعبه شده بود، دوباره بر حجر افزوده شود. در سال ۸۰۴ هـق سلطان قایتبای داخل کعبه را تعمیر کرده و این مطلب را در کتیبهای که در حرم بوده، نوشتهاست. تنها در زمان سلطان مراد چهارم، کعبه دقیقا مانند آنچه که از زمان حجاج باقی ماندهبود، بجز در قسمت حجرالأسود از اساس بازسازی گردید. این بازسازی نسبتا کامل در سال ۱۰۴۰هـق، صورت گرفت. دلیل بازسازی پایهای کعبه آن بود که به سال ۱۰۳۹ هــق سیل عظیمی در مکه آمد که سبب خرابی بخش عمده دیواره های کعبه شد. در کتیبهای که در حرم بوده، آمدهاست که سلطان محمد عثمانی در سال ۱۰۷۰ هـق تمامی سقف و آنچه را که داخل حرم بوده، تعمیر کردهاست. (کردی، ۱۳۷۸؛ دملوجي، ۱۳۷۷ ؛ فرقاني، ۱۳۸۹).

## ویژگیها و فضایل ارکان، اماکن واشیای پیرامون کعبه ویژگیهای خارجی

هر قسمتی از کعبه نامی دارد که در ادامه توضیح داده می شود:

• حجرالأسود: سنگی سیاه رنگ و توخالی است. برای حفاظت از آن قابی نقرهای دور آن کشیدهاند. مقدس ترین چیز در مسجدالحرام، حجرالأسود است که در رکن شرقی کعبه نصب شدهاست، تا محل آغاز و پایان طواف خانه باشد (دملوجی،۱۳۷۷: ۲۱) در فضایل آن ذکر شده که به مثابه

دست خداوند است، سنگی است از بهشت و اولین سنگ نهاده شده بر زمین است.

- مُلتَزّم: قسمتی از دیوار کعیه را، که در یک سوی آن حجرالأسود و در سوی دیگرش باب کعبه قرار دارد، »ملتزم« مى نامند. اين محل را از آن روى ملتزم مى نامند كه، مردم در آن قسمت ایستاده و به دیوار ملتزم شده، می چسبند و دعا میخوانند (جعفریان، ۱۳۸۱: ۱۱۴). این مکان؛ محل اجابت دعا، محل اقرار به گناهان و درخواست بخشش است.
- در کعبه: در کعبه در سمت مشرق واقع شدهاست. در این باره که اولین بار چه کسی برای کعبه در ساخت، نمی توان اظهار نظر دقیقی کرد، اما احتمالاً تبع سوم -یکی از یادشاهان يمن قبل از بعثت پيامبر اسلام (ص)- اولين شخصي بود كه در و کلید برای کعبه ساخت. کعبه پیش از اسلام دو در داشت که یکی در همین محل فعلی و دیگری روبروی آن بود. در بازسازی کعبه، در سال پنجم پیش از بعثت، برای صرفهجویی یک در برای آن گذاشته شد. این زبیر در بازسازی خود دو در گذاشت و حجاج آن را به حالت اول یعنی بنای قریش برگرداند (همان: ۱۲۱).
- مقام ابراهیم د سنگی در فاصله چند متری کعبه که در یک محفظه قرار دارد. آیه روشن خدا و محل اقامه نماز(طواف) است. به نظر می رسد قرار دادن پرده بر مقام ابراهیم(ع) از ابداعات و پدیده های دولت عثمانی باشد؛ زیرا عادت خلفای عثمانی بر این بود که همواره مقام ابراهیم(غ)، را به وسیله پردهای سیاه بپوشانند (کردی مکی، ۱۳۷۸: ۱۲۶).
- حجر اسماعیل: محلی بدون سقف در شمال کعبه است. دیواری کوتاه و نیم دایره ای دارد که اسماعیل(ع) آن را به سان کلبهای در کنار کعبه ساخت تا پناهگاه گوسفندان او باشد (دملوجی،۱۳۷۷: ۸). در ذکر فضایل آن آمدهاست: حجر اسماعیل مدفن شماری از انبیای الهی، برترین نقطه روی زمین و با فضیلت ترین مکان برای نماز، مقدس ترین مکان در مسجدالحرام، محل يذيرش توبه آدم عليهالسلام.
- میزاب: قسمتی است بر پشت بام کعبه در قسمت شمال

که به سمت حجر کشیده شده است. میزاب لولهای است برای هدایت آبهای پشتبام به پایین. اولین ناودان چوبی، در دوران جوانی پیامبر(ص) بر بام کعبه نصب شد، سیس ناودان هایی از مس ونقره برای کعبه ساختند و ناودان فعلی که از نقره خالص و روکش طلا ساخته شده، توسط سلطان عبدالمجيدخان تعويض شد (فرقاني، ١٣٨٩: ۶٩ و جعفريان، (ATT: P(1).

امام صادق(ع) مى فرمايند: «زير ناودان جايگاه جبرئيل است و جبرئیل از آنجا اجازه تشرف به محضر پیامبر(ص) را می یافت...»(کلینی، ۱۳۹۰: ۵۵۷) و در روایات آمدهاست:«دعای کسی زیر این ناودان رد نمی شود» (فرقانی، ۱۳۸۹: ۷۰).

• شاذروان: قسمتی است که گرداگرد پایین کعبه را در سه جهت شرقی، غربی و جنوبی آن فراگرفته است و جنس آن از سنگ مرمر است. ضلع شمالی شاذروان ندارد. شاذروان نشانگر همان مقداری است که قریشیان از اندازه اصلی بنا کاستند (دملوجي،۱۳۷۷: ۱۹).

#### ویژگیهای داخلی

عطر خوشبوی مشک و عود و عنبر که به مقدار زیاد و به طور مستمر برای نظافت درون کعبه مورد استفاده قرار می گیرد، درون کعبه پیچیدهاست.

- سه ستون به طول تقریباً ۹ متر، برای نگه داشتن سقف در وسط كعبه است.
- تنها یک سنگ مرمری به رنگ تیره آنجا وجود دارد که محل سجده پیامبر اسلام(ص) را مشخص می کند. در محل ملتزم نیز علامتی برای نشان دادن جایی که پیامبر اسلام(ص) شکم مبارک و گونه راستشان را بر دیوار نهاده، دستشان را پلند کردند و گریستند قرار داده شدهاست.
- سطح کعبه در قسمت وسط با مرمر سفید پوشیده شده است.



تصویر ۲: طرح خطی فضای کعبه (مأخذ: http://www.saelin18.com).

## اركان كعبه

چهار زاویه کعبه به چهار «رکن» معروف است. هرگاه واژه رکن بدون پسوند به کار رود، مقصود از آن رکنی است که حجرالأسود در آن است. مسیر طواف، از رکن «حجرالأسود» آغاز می شود، سپس به رکن «عراقی» می رسد، پس از آن به رکن «شامی» میسب به رکن «یمانی» و آنگاه به حجرالأسود می رسد. از میان این چهار رکن، فضیلت رکن یمانی و رکن أسود از دو رکن دیگر بیشتر است (جعفریان، ۱۳۸۱: ۱۳۸۷ و ۱۰۸).

## مروری بر تاریخ و هنر دولت عثمانی

مغولان پس از تسخیر آسیای مرکزی و ایران، بغداد را در سال ۱۲۵۸ میلادی تصرف کردند و مستعصم آخرین خلیفه عباسی و خانوادهاش را به هلاکت رساندند و به فرمانروایی پانصد ساله سیاسی و مذهبی عباسیان خاتمه دادند. در این زمان ترکان عثمانی در نواحی غرب آناتولی به یک قدرت منطقهای و متحد سلاجقه تبدیل شدند وبعداً جانشین سلجوقیان گشتند. ایشان نام خود را از عثمان اول پسر ارطغرل که رهبر ایل ایشان بود گرفته بودند. دولت عثمانی یکی از پایدارترین

دولتهای مسلمان بود که طی حدودع قرن (۱۳۵۷-۴۸۷هـق/ ۱۹۳۸-۱۲۸۸م.) برای ایجاد اتحاد داخلی و اتحاد کشورهای مسلمان ایفای نقش کرد و وسعت جغرافیایی و گسترش فتوحات و نیروی نظامی و آثار تاریخی پایدار آن چنان عظمتی بخشید که دوست و دشمن را به اعتراف واداشت. پیشرفت و فتوحات این دولت از سال ۷۲۷هـق/۱۳۲۶م. توسط اورخان بن عثمان أغاز گردید و تا حکومت سلطان سلیمان قانونی (۹۷۴-۹۷۴هـق/۱۵۶۶-۱۵۲۰) ادامه داشت و از این به بعد دولت عثمانی رو به افول رفت که از زمان سلطان سلیم دوم (۹۷۴هـق/۱۵۶۶م.) آغاز گشت و پس از گذشت حدود چهار قرن، طومار آن پیچیده شد(پاکپور، بی تا). در دوران سلطنت عثمانیان، هنر اسلامی خاوری با سنت های اروپای مسیحی رویاروی شد. بناهای مذهبی عثمانی در اوایل با بناهای سلجوقیان همانندی داشت. پس از آنکه در قسطنطنیه؛ «سانتاسوفیا» تبدیل به «مسجد ایاصوفیه» شد، الگویی بر پایه اصول بيزانسي براي معماران عثماني حاصل آمد اين معماري، با گنبدهای نیمخیز و منارههای بلند نوک تیز مشخص می شود و كاشي كارى أن به شيوه اسلامي است. نقاشي عثماني سخت تحت تأثیر نگار گری ایرانی عصر صفوی قرار گرفت، ولی عمدتاً به رویدادهای تاریخی و واقعی پرداخت. هنرمندانی که از تبریز به دربار عثمانی برده شدند، وظیفه طراحی برای کاشی کاری بناها را نیز بر عهده داشتند (یاکباز،۱۳۸۵؛ ۷۳۲). از اواسط قرن پانزدهم تا اواخر قرن شانزدهم، در قلمرو عثمانی در رشته هنرهای زیبا، هنرمندان قطاع، نقاش، مصور، طراح و رسام بسیاری پرورش یافتند. عثمانیها از نقاشیها و نقش و نگارهایی که از ادوار قدیم از زمان سلجوقیها در قونیه به جای مانده بود و آن جا را به تصرف خود درآوردند، بهره گرفتند. به طور کلی قاطعانه می توان تخمین زد که نقاشی و هنر نگارگری در نیمه اول قرن پانزدهم میلادی، بین عثمانیها متداول و مرسوم شد. تصویر گری و نقش و نگارپردازی که در تبریز و آسیای میانه سخت رایج بود، از اوایل قرن پانزدهم به بعد وارد ترکیه شد و بااقبال بسیاری روبروگشت (حقی و چارلی شی،

١٣٤٨: ١٣٤٨- ٤٥٣). يادشاهان عثماني از جمله سلطان محمد؛ به دلیل علاقه خود به هنر، به جز مصوران و نگارگرانی که از شرق به قلمرو عثمانی آوردند، هنرمندانی از ونیز را به کشور خود منتقل کرد که «ماتئوباستی»، «کنستانیچو» و «جانیتل بلینی» از آن جمله اند(بلر و بلوم، ۱۳۸۵: ۲۶۵). وی مشوق پیشرفت بیشتر مقولات سنتی هنر اسلامی، از جمله هنر کتاب آرایی، فرش و سفال بود (همان، ۲۶۸-۲۶۶). در دوره حکومت طولانی و شکوفای سلیمان (۹۷۴-۹۲۷ هـق/ ۱۵۶۶-۱۵۲۰ م.) فرهنگ تجسمی شاخصی پدید آمد. در برخی مراکز استانی مانند اوشاک، بورسا و ازنیق کارخانههای تجاری فرش، منسوجات ابریشمی و سفالینه با کیفیتی متفاوت برای گروههای مختلف حامیان تولید میشد (همان،۲۷۱). افول قدرت سیاسی و اقتصادی عثمانیان همچنان که در معماری به افول کیفیت هنرهای مستظرفه نیز انجامید.

## حج گزاری در دولت عثمانی

عثمانی ها در انتشار اسلام کوشیدند و دیگران را به ورود در آن تشویق می کردند؛ به طوری که فعالیت های ایشان موجب نشر اسلام در اروپا شد و تأثیر زیادی در جوامعی که در میانشان زندگی می کردند، از خود بر جای گذاشت (احمدیاقی، ۱۳۷۹: ۲۱۱). حج گزاری در فرهنگ عثمانی، امری بسیار تأثیر گذار و مهم بوده است. این اهمیت، نه تنها به لحاظ دینی، بلکه به لحاظ سیاسی، اجتماعی و نظامی قابل بحث و تعمّق و تحقیق است. تسلط بر حرمین شریفین، در آخرین سالهای دولت ممالیک (سقوط در۹۲۳ هـق)، یکی از مسائل مهم اختلافي ميان عثمانيها و مماليك بود؛ كه يكي از دلایل هجوم سلطان سلیم به قلمرو عثمانی را همین تسلّط بر حرمین به شمار می رود؛ چراکه تصرّف این دو منطقه، به معنای تسلّط معنوی بر جهان اسلام بود (جعفریان، ۱۳۸۳). با تمام اهمیتی که حج در این روزگار برای دولت عثمانی داشت، حتى يك نفر از سلاطين عثماني، فريضه حج را انجام ندادند. این امر درباره سلاطین قاجاری ایران نیز صدق می کند. دلیل

عمده آن، طولانی بودن زمان این سفر بود که می توانست به لحاظ سیاسی، عواقبی برای این دولتها، که دشمنان فراوانی در درون و بیرون داشتند، در پی داشتهباشد. سلاطین عثمانی توجهی ویژه به حجاز داشتند و این سرزمین مقدس برای آنان بسیار مهم بود؛ به طوری که در طول سالها، نه تنها هیچ نوع مالياتي از آنان دريافت نكردند بلكه هر سال مبالغ فراواني از کمکهای نقدی و جنسی برای آن ارسال می کردند. یکی از رسوم قدیمی در دولت عثمانی، در ارتباط با حرمین شریفین، ارسال «صرّه همایون» یا هدایای سلاطین عثمانی و رجال دربار و اعیان برای اهالی حرمین شریفین است.این کمکها که از زمان پیش از عثمانی ها هم معمول بوده، در این دوره، صورت منظم به خود گرفت. سالها کمک دولت عثمانی به اهالی حرمین، در پایان با بیمهری شدید اغراب روبه رو شد و دولت جدید وهابی با همکاری انگلیسیها، بر ضد عثمانیها جنگیدند و جزیره العرب را از سلطه عثمانیها بیرون آوردند (همان).

## آثار مرتبط با اهمیت حج گزاری در دولت عثمانی

از جمله نسخ مصور دربار عثمانی که به حج گزاری و اهمیت اين فريضه ديني به شمار مي رود، كتاب «فتوح الحرمين» است. این اثر منظومهای عرفانی به زبان فارسی است که توسط محیی لاری (شاعر و عارف قرن دهم هـق) به تأسی از عبدالرحمن جامی سروده شده و اثری کامل و شامل در بیان ابعاد فقهی، عرفانی، تاریخی و جغرافیایی حج به شمار می رود (جعفریان، ۱۳۹۲: ۲۴) که در سال ۹۱۲ هـق/۱۵۰۶ م.، به «سلطان گجرات مظفربن محمود» اهدا گردید و ظاهراً او نیز آن را به شاه اسماعیل صفوی تقدیم کرد. نخستین نسخه از این اثر، در حدود سال ۹۴۷ هـ.ق/ ۱۵۴۰ م.، در دربار سلیمان در استانبول مصور شد( بلر و بلوم، ۱۳۸۵: ۲۷۹). فتوح الحرمين، مشتمل بر تصاویری از اماکن مهم زیارتی مانند؛ مسجدالنبی در مدیته و مسجدالحرام در مکه است و به عنوان یک راهنمای زیارتی برای حجاج به شمار می آمده که بارها نیز مورد استنساخ

قرار رفته است. هم چنین مصور ساختن توصیفات و ارسال آنها، برای علاقمندان و مسلمانانی که توانایی تشرّف به حج را نداشتند، بهترین هدیه به شمار می آمد (جعفریان، ۱۳۹۲: ۲۵). این تصاویر مذهبی، بسیاری اوقات نه تنها در نسخههای خطی بلکه در کاشی های قرون ۱۰-۱۳ هـق/ ۱۶-۱۹ م.، نیز به خوبی تقلید می شده است. این نگاره ها غالبا بسیار ساده و

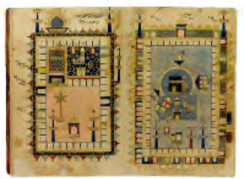
طبیعی هستند تا برای عموم مردم قابل استفاده باشد، در عین حال که نکات یا ابعاد تاریخی خاصی را نشان می دهد (همان، ۲۶-۲۷). در ذیل، تصاویری از برگههای حاوی نگاره از کتاب «فتوح الحرمين» ارائه شده تا مشابهت آن ها با كاشي هاي تصویری دوره مذکور بهتر و بیشتر آشکار گردد.



تفاره ۱۱ سرلوجه نسخه ای از طوح انجومین قرن ۱۲م. (مدیع: جغاریان:۱۲۹۱: ۲۸۱)



گاره ۱: بر کی از شوح الحرس بخارا، آون ۱۹م امنیم (http://www.metmuseum.org)



تكاره 7: و كى از فتوح الحريين. هرات، او ان، قون ٢:ام. (منح: tip://www.ambabys.com



تكاره 13 و كي از فتوح الحرسن متباني فون 11م (منح: http://islamic.arts.org)



تكاره ۶ سرلوحه تسخه ای از فتوح الجرمین قرن ۱۲م (منع: جعربان،۱۳۱۲: ۲۱)



گارد ۱: و کی از کوج الحرمین هند، قرن ۱۷م (منح: http://www.metmuseum.org)

## کاشیهای تصویری بناهای عثمانی با نگارههایی از کعبه و مسجدالحرام

تزئینات کلشی کلی که زینت بخش مساجد، آرامگاه ها، مدارس و دیگر بناها بود و از زمان سلجوقیان آناتولی به بعد، به شکل تکامل یافتهای ادامه داشت، در دوره عثمانیها رواج و رونق بیشتری پیدا کرد. به موجب بعضی منابع و مستندات، حدود اواسط قرن چهاردهم میلادی، کاشی کاری که رونق سابق را از دست دادهبود، قریب به یک قرن دوره فترتی را گذرانید. زیرا بین سالهای ۱۳۳۰ تا ۱۴۰۰م، در آناتولی به اثر کاشی

کاری زیبایی برخورد نمی کنیم. کاشی کاری های مسجد «یعقوب بیک»، واقع در کوتاهیه و کلشی کاریهای موجود در بیرگی مربوط به دوره آندینیان که مربوط به سال های فوق الذکر است، بسیار ساده و بیمحتواست(حقی و چارشی لی، ۱۳۶۸: ۶۶۱). «یشیل جامع/مسجد سبز» بورسا(۱۱) ( سال ۷۸۰هـ .ق/۱۳۷۸م.)، از نخستین بناهای مزین به کاشیکاری است که در قلمرو حاکمیت عثمانیها ساخته شده است.گرچه در قرن پانزدهم میلادی، در بورسا نیز یک کارگاه کاشی سازی بود، ولى از قرائن، كار توليدات أن ادامه نيافت و منحصرا در

همان قرن فعالیت داشت، اما هنر کاشی سازی عثمانی در قرن شانزدهم میلادی به اوج خود می رسد و کارخانه کاشی سازی ازنیق، زیباترین کاشیها را در آن زمان تولید می کرد. «چینی لی کوشک/ کلاه فرنگی کاشیکاری شده» توبقایی سرای استانبول (بلر و بلوم، ۱۳۸۵: ۲۴۶)، کاشی کاری دایره حرم تویقایی و آرامگاه شاهزاده محمد، مسجد و آرامگاه سلیمانیه، کاشی کاری مسجد رستم پاشا در تخته قلعه (همان: ۲۵۸) و مسجد تکهجی در خارج قصر تویقایی و کاشی کاری های داخل و خارج آرامگاه موجود در ایوب و همچنین کاشی کاریهای مسجد سلیمیه که در ادرنه ساخته شد، جزو زیباترین آثار کاشی کاری ترکان عثمانی است. علاوه بر نقشمایه های گیاهی و جانوری، که بخش عمدهای از هنر کاشی کاری عثمانی را به خود اختصاص داده است، کاشی های تصویری از ابنیه مذهبی نیز از دیگر انواع کاشی کاری های دوره مذکور به شمار می رود. در بسیاری از مساجد تاریخی حوزه امپراتوری عثمانی، نگارههایی از کعبه و مسجدالحرام برروى الواح كاشي وجود داشتهاست كه امروزه شمار قابل توجهی از آنها به موزهها و گالریهای هنری در کشورهای مختلف اروپایی و غربی منتقل شده است. با این حال در برخی مساجد استانبول و برخی از دیگر شهرهای ترکیه، هنوز می توان نگارههایی را یافت که در جای خود حفظ شده و از سرقت و مهاجرت در امان مانده است. از جمله مساجدی که تا به امروز می توان نگارههای هنری کعبه و مسجدالحرام را در أنها رؤيت كرد، مي توان به مساجد اياصوفيا، حكيم اوغلو على پاشا، ملا جزری، ینی والده (ینی جامع) و مسجد کاخ توپقاپی در استانبول و نیز مسجد جامع شهر و مسجد رستم پاشا در استانبول اشاره نمود(گودوین، ۱۳۸۸: ۳۱۸). در ادامه پس از معرفی کلی ویژگیهای این کاشیهای تصویری، نمونههایی از این کاشیها در جداولی ارائه شده و مشخصات هر کدام از نمونهها از حیث تنوع نوشتار و تصاویر به کاربرده شده در آنها،

مورد مطالعه قرار گرفتهاست.

## ویژگیهای کاشیهای تصویری عثمانی با موضوع حج

در کاشی های تصویری عثمانی با موضوع حج و مناسک مذهبی مسلمانان، تصویر کعبه با دیگر بناها، اشیاء، نقوش و نوشتارهایی همراه شده است و همان گونه که ذیل آمده، اسامی، آیات و...، مختلفی در هر یک از نمونهها وجود دارد که معمولا تصاویری نیز برای هر یک ترسیم شدهاست. لذا این اسامی از حالت یک نوشتار خارج شده (برای اسامی، مایه ازاء تصویری وجود دارد) و به صورت یک راهنما و نقشه تصویری در آمده است تا راهنمای مناسبی برای حجاج و مخاطبان اثر باشد. البته قابل ذکر است که به ندرت در برخی نمونه ها (تصویر ۲)، تنها به رسم تصاویر بسنده شده و مکانهای ترسیم شده، نامگذاری نشدهاست

کاشی ها در دو فرم کلی مربع و مستطیل موجود است که درون فضاهای مربع شكل؛ معمولاً تصاویر كعبه و فضاهای پیرامونی آن به صورت ساده تر، گاه تؤام با ابیات یا شهادتین (تصاویر ۱،۲،۵،۶،۷،۸) و فاقد نقوش گیاهی یا هندسی پُرکار در متن یا حاشیه کاشی کاریها است. در فرمهای کاشی که به شكل مستطيل است، علاوه بربه تصوير كشيده شدن خانه خدا و دیگر فضاها و اشیاء پیرامون آن، آیات قرانی در کادرهایی تعبیه شده و سرلوحهها و لچکیهای منقوش به نقوش گیاهی (اسلیمی) نیز مشاهده می شود که معمولاً در گرداگرد بخش مرکزی (تصویر کعبه و...) قرار گرفتهاند. همچنین وجود یک یا چند حاشیه تزیینی در لبههای کادر نیز، بر زیبایی و تنوع بصری نمونه ها افزوده است (تصاویر ۳،۴،۱۳،۱۴،۱۹). قابل ذکر است که به جز چند نمونه کاشی که در آنها تصاویر خانه خدا به شیوهای واقعگرایانه و به صورت سه بُعدی (در حالت پرسیکتیو) ترسیم شده (تصاویر۱۲،۱۵،۱۶)، در سایر موارد بررسی شده، تصاویر مذکور به صورت دو بُعدی و به شیوهای مشابه ترسیم شدهاست.

## آیات قرآن و صلوات

- •إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّهُ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ (٩٤) فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَن الْعَالَمِينَ (٩٧) (بقره/ ٩٤ و ٩٧).
- •إِنَّ اللَّهُ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلِّمُوا تَسْليمًا(۵۶) (الأحزاب/۵۶).
  - •أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ الله وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله

## اشعار (ترکی و فارسی)

هرکیمه کعبه نصیب اولسه خدا رحمت ائدر
 هرکس سودوکنی ختانه سنه دعوت ائدر

(هرکسی که زیارت خانه خدا نصیبش شود، خداوند او را رحمت می کند هرکسی که آرزویش را داشته باشد، خانه او را دعوت می کند).

• دل به دست آور که حج اکبر است از هزاران کعبه یک دل بهتر است (جامی)

کعبه بنیاد خلیل آزر است
 دل نظر گاه خلیل اکبر است (مولوی)

## اسامي

- اسامی ویژگیهای خارجی کعبه
- \* بابها: باب كعبه، باب عباس، باب السلام، باب وداع، باب بازار، باب صفا، باب مروه، باب ابراهيم، باب عمر، باب النبى، باب على، باب صوفيه، باب فاطمه، باب المصطفى، باب على، باب عثمان، باب ابوبكر، باب خديجه.
- \* مقامها: مقام ابراهیم، مقام حنفیه، مقام حنبلی، مقام مالک، مقام شافعی
  - \* منابر: منبر النبي، منبر خطيب
  - \* مدارس: مدرسه سليمانيه، مدرسه داووديه، ...
    - \* قبهها: قبه عباس، قبه فراشان
- ساير اسامى: هود، حجرالأسود، زمزم، حطيم، ميزان الشمس،

مولود، ...



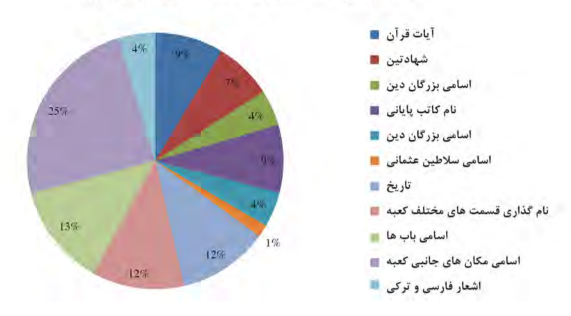


جدول ۲: تصاویر کعبه و مسجدالحرام در کاشی کاریهای دوره عثمانی (قرون ۱۰ و ۱۱ هـ .ق/ ۱۶ و ۱۷ م.)

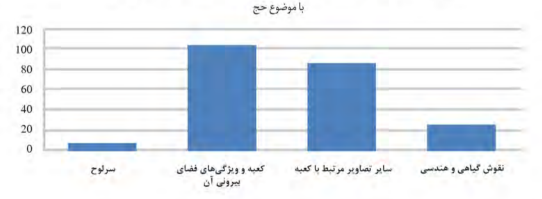
|    | تنوع تصاویر در کاشیکاری ها |        |         |   |             |        |              |   |    |   |                                         |   |         |           | تنوع نوشتار در کاشیکاری ها |   |      |       |      |                       |   |                           |     |                |                  |                  |           |   |             |
|----|----------------------------|--------|---------|---|-------------|--------|--------------|---|----|---|-----------------------------------------|---|---------|-----------|----------------------------|---|------|-------|------|-----------------------|---|---------------------------|-----|----------------|------------------|------------------|-----------|---|-------------|
|    |                            | حاشيه  |         |   |             | 4 pris |              |   |    |   |                                         |   |         |           |                            |   |      |       |      | 3                     | 3 | ئەم ئىلدارى قىسلىكى يەخىل |     | 3              | 2                | 1                |           | - | شماره تصوير |
|    |                            |        |         |   | ساير تصاوير |        |              |   |    |   | کعبه و و بزاخی های فضای بیرونی آن<br>1. |   |         |           |                            |   | i    | اشعار | 30 4 | الماسي باب            | 1 | الريخ                     | 1   | 3              | 30               | شهادتين          | آيات قرآن | 3 |             |
| 34 | 3                          | Sta Ch | Same Ch | 2 | 496         | al a   | and a second | 3 | 10 | 3 | 3                                       | 3 | حو ساعل | and to be | عبر الأمود                 | 3 | 1,62 | Birn  | 20   | البامي مكان هاي جائبي | 3 | 4                         | -10 | اسلاطين عثماني | نام کاتب یا بانی | أسلمي يزركان دين | 0         | 5 |             |
| ŵ  |                            |        |         |   |             | ☆      | ŵ            | ☆ |    | ☆ | ☆                                       | • | 4       | 4         | *                          | ☆ |      |       |      | ŵ                     | ŵ | ☆                         | ŵ   |                | 4                |                  |           |   | 14          |
|    |                            | ŵ      | ø       |   |             | n      | ŵ            | * |    | * | ŵ                                       | ŵ | ø       | *         | 4                          | ŵ |      |       |      |                       |   |                           |     |                |                  |                  |           |   | ,           |
|    | d                          | ŵ      |         |   | ŵ           | ф      | φ            | ŵ | ÷  | 4 |                                         | ά | ŵ       | ÷         | •                          | ÷ | ŵ    |       |      | ŵ                     | ŵ |                           |     |                |                  |                  |           | 4 | *           |
|    | *                          | 4      |         |   | ☆           | ☆      | ŵ            | 4 | 4  | 4 | ŵ                                       | 4 | 4       | *         |                            | * | ŵ    |       |      | 4                     |   |                           |     |                |                  |                  |           | 4 | 1           |
|    | ŵ                          |        | ŵ       |   |             | ŵ      | ŵ            | ☆ |    | n | ŵ                                       | n | ŵ       | ŵ         |                            | ☆ |      | ☆     |      |                       |   |                           |     |                |                  |                  |           |   | 0           |
|    |                            |        |         | • |             | ☆      | 4            | 4 |    |   | ŵ                                       | 4 | ŵ       | *         | 4                          | ☆ |      |       |      | 4                     | 4 | 4                         | 4   |                |                  |                  |           |   | 1           |
|    |                            |        |         | * |             | ☆      | ŵ            | * |    | * | ŵ                                       | ☆ | ŵ       | *         | *                          | * |      |       |      | *                     |   | ŵ                         |     |                |                  |                  |           |   | v           |
|    | 4                          |        | 4       |   |             | ☆      | ÷            | 4 | 4  |   | 4                                       | ☆ | 4       | 4         | 4                          | 4 |      |       |      | 4                     |   | 4                         | *   |                | 4                |                  | ŵ         |   | Ä           |
|    |                            | ŵ      |         |   | ŵ           | ☆      | ŵ            | ☆ | ŵ  |   |                                         |   |         |           |                            | ☆ | ŵ    |       |      | 4                     | ŵ |                           | ŵ   |                | ÷                | 4                | ŵ         | ŵ | 1           |
|    | n                          |        |         |   |             | ø      | ŵ            | 4 |    |   |                                         | 4 | *       | 4         | *                          | 4 |      |       | 4    | •                     |   | 4                         |     |                |                  |                  | *         |   | 13          |
|    |                            |        | •       |   |             | ☆      | ☆            | • |    |   | ☆                                       |   | 4       | ٠         | ŵ                          | ☆ |      |       |      | 4                     |   |                           |     |                | 4                |                  |           |   | 11          |
|    | 4                          |        |         |   | 4           | *      | ŵ            |   |    | • | 4                                       | • | 4       | 4         | ŵ                          | 4 |      |       |      | 4                     | 4 | 4                         |     |                |                  | ŵ                | •         |   | 17          |
|    |                            | ŵ      |         | 4 | ☆           | ۵      | ₽            | ☆ | 4  | 4 | ☆                                       | 4 | 4       | ☆         |                            | ☆ | ŵ    |       |      | •                     | 4 |                           |     |                |                  |                  |           | 4 | 10          |
|    |                            | ŵ      |         |   | ŵ           | ¢      | n            | • | n  | • | n                                       | n | n       | •         |                            | ŵ | A    |       |      | ÷                     | ÷ | 4                         |     |                |                  |                  |           | ÷ | 11          |
|    |                            |        |         | ŵ | ŵ           | ¢      | ŵ            |   |    |   |                                         | • | ŵ       | 4         | 4                          | 4 | ŵ    |       |      | •                     |   |                           | ŵ   |                |                  |                  | 4         |   | 10          |
| ☆  |                            |        |         |   | 4           | 4      | n            | 4 |    | 4 | ۵                                       | ÷ | 4       | 4         | *                          | • |      |       |      | *                     |   |                           | ŵ   |                | 4                | 4                |           |   | 11          |
|    |                            |        |         | 4 |             | ŵ      | ☆            | 4 |    | 4 |                                         | ŵ | ŵ       | ☆         | *                          | ŵ |      |       |      | 4                     | * | ☆                         | ŵ   |                | *                |                  |           |   | 13          |
|    |                            |        |         | * |             | ŵ      | ŵ            | 4 |    |   |                                         | • | ŵ       | *         | •                          | * | •    |       | *    | *                     |   |                           |     |                |                  |                  |           |   | 14          |
|    |                            | ŵ      |         | ŵ | *           | ŵ      | ŵ            | 4 | n  | 4 | ŵ                                       | ŵ | ŵ       | 4         |                            | ÷ | •    |       |      | 4                     | ŵ |                           |     |                |                  |                  |           | • | 14          |
|    | 4                          |        |         | 4 |             | ÷      | ŵ            | ŵ |    |   | ŵ                                       | 4 | 4       | 4         | ŵ                          | ŵ |      |       |      |                       |   |                           | 4   | ŵ              |                  |                  |           |   | 7.          |

**جدول ۳:** ویژگیهای تصویری کعبه و مسجدالحرام در کاشی کاریهای دوره عثمانی (قرون ۱۰ و ۱۱ هـ ق/ ۱۶ و ۱۷ م.) (منبع : نگارندگان).





نمودار ۲: نمودار کمی کاربرد عناصر بصری در متن و حاشیه کاشیکاری های تصویری عثمانی



نتایج آماری که از بررسی محتوی، نوشتار و تصاویر ۲۰ نمونه کاشی تصویری عثمانی قرون ۱۶ و ۱۷ هـق، با نقش اصلی کعبه به دست آمده، نشان می دهد که در بخش نوشتاری، درج نام مکان های جانبی بیت الله الحرام، باب ها (دروازهها) و قسمتهای مختلف کعیه در الویت قرار دارد. در بخش تصویری نیز علاوه بر به تصویر کشیده شدن خانه خدا، که در کلیه نمونه ها تقریباً به شیوه ای مشابه (به صورت دو بعدی و فاقد پرسیکتیو) تکرار شدهاست (تصاویر ۱ تا ۲۰ به

جز ۱۲، ۱۵ و ۱۶)، فضاهای بیرونی این مکان مقدس (مانند حجرالاسود و ...) و ساير بناها و اشياء مرتبط با كعبه (از جمله مناره ها، منابر و ...) هم به تصویر کشیده شده است. در اغلب نمونه های مطالعاتی در کنار این تصاویر مذهبی، از نقوش گیاهی و هندسی نیز در سرلوحهها، لچکیهای زمینه و حاشیه کاشی کاری ها استفاده شده است که علاوه بر زیبایی بصری، مشخصههایی از کتابآرایی نسخ عرفانی و مذهبی (از قبيل فتوح الحرمين) را نيز دربردارد.

#### نتىجەگىرى

با مطالعه منابع تاریخی و تصویری برجای مانده در می پابیم که كتاب «فتوح الحرمين»، به عنوان يك منبع بسيار مهم عرفاني در کاشی های تصویری با مضامین مذهبی در دوره عثمانی بوده است. با مشاهده صفحاتی از این کتاب و مقایسه آن با تصاویر کعبه و مسجدالحرام که بر روی کاشیهایی قرون۱۲–۱۰ هـ .ق/۱۸-۱۶ م. به تصویر درآمده است در می پاییم که، اغلب این کاشی کاری ها به شیوه ای مشابه با تصاویر این کتاب آراسته شدهاست. پر کاربردترین و رایجترین شیوه به تصویر کشیده شدن کعبه در کاشی کاری های عثمانی که در مساجد ایاصوفیا، رستم یاشا و ...، مشاهده می شود و یا از مکان اولیه خود به موزهها انتقال داده شدهاست، ترسیم با جزئیات و به شیوهای واقع گرایانه است که نشان از وفاداری هنرمندان به تصاویر فتوح الحرمین به عنوان یک الگو و سند تاریخی مصور در قرن دهم هـق است. البته به جز کعبه که خود به دوشیوه دوبعدی و در حالت پرسیکتیو رسم شده، فضای اطراف این بنای مقدس نیز به تصویر در آمده است. در متن و زمینه این کاشی ها، اشعار عرفانی(مولوی) درباب تشبیه دل به کعبه،آیات قرآنی مربوط به حج، اجرای تصاویر کعبه با جزئیات و نوشتن نامهای مختلف و متعددی از جمله؛ ارکان کعبه (رکن یمانی، رکن شامی و...)، ورودیها و دروازههای اصلی مسجدالحرام، منارهها، مدارس، منبر و...، وجود دارد که غالباً به منظور تزئینی جلوه دادن فضای زمینه، از نقوش گیاهی (اسلیمی) در سرلوحهها (مشابه با سرلوحه های فتوح الحرمین) و گوشه لچکها و از نقوش هندسی در حاشیه ها نیز بهره برده شده که از جمله ویژگی های شاخص این کاشی کاریها به شمار می رود.

### یی نوشتها

۱. «حج» در لغت، به معنای قصد و در اصطلاح فقها، انجام اعمال و مناسك مخصوص در زمان خاص (ماه ذي الحجه) و در مكان معين (مكه و اطراف أن) به قصد تقرب به خدا است(http://wiki.ahlolbait.com).

۲. آیات مربوط به حج و ارکان و احکام آن بسیارند و در سورههای قرآن یراکندهاند؛ اما آیه معروف به «آیه حج» که بسیاری از مفسران و دانش پژوهان از آن با همین تعبیر یاد كردهاند، أيه ٩٧ آل عمران/٣ است. افزون بر اين، برخى از مفسران و فقها، از آیه ۱۹۶ بقره/۲ و آیه ۲۷ حج/۲۲ به آیه حجّ تعبير كردهاند (http://azsharghi.haj.ir).

۳. «تحفة العراقين» خاقاني سفرنامه منظوم است كه شاعر توانای شروان مشاهدت خود را در سفر حج، که با اجازه شروانشاه انجام داده، سروده است که حدود سی صفحه کتاب و قریب چهار صد بیت در مورد تعریف و توصیف مکه و کعبه و اماکن و متعلّقات آنها است (برای اطلاع بیشتر رک: خاقانی، : 611-171).

 در علت نام گذاری «کعبه»: يَـأَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصِّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُ وَمَن قَتَلَهُ منكُم مُّتَّعَمِّداً فَجَزَآءٌ مِّثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذُوَا عَدْلِ مِّنكُمْ هَدْيَاً بِلِغَ الْكَعْبَةَ(آيه ٩٥: سوره مائده)، جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قَيَاماً لِّلنَّاس وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلاَئِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهِ يَعْلَمُ مَا في الشَّمَاوَات وَمَا في الأَرْض وَأَنَّ اللَّه بكُلِّ شَيْء عَليمٌ (آيه ٩٧: سوره مائده). همچنین دلیل نامگذاری کعبه به «بیتالحرام» این است که خداوند ورود مشرکان را به این مکان مقدس، حرام و ممنوع فرموده است.

۵. این همان سنگی است که ابراهیم خلیل علیه السلام بر أن ایستاد و دیوار کعبه را بالا برد و در آن، اثر قدم انسان آشكارا ديده مي شود و اين خود معجزه و آيت الهي است كه در یک جسم سخت و محکم پا فرو رود و اثر آن قرنهای متمادی باقی بماند.در زمان وقوع این معجزه الهی و ایستادن ابراهیم علیه السلام بر این سنگ، اختلاف نظریه وجود دارد؛ بعضی آن را هنگام بنای کعبه و بالا بردن پایه های آن می دانند و معتقدند که حضرت ابراهیم علیه السلام بر آن می ایستاد تا بتواند قسمت بالایی دیوار کعبه را بسازد. گروه دیگر می گویند: ابراهيم عليه السلام هنگام اعلان حج، جهت امتثال امر وَأذِّنْ في النَّاس بالْحَجِّ... بر روى اين سنگ ايستاد و اثر پايش بر آن افتاد.

۶. رکن شرقی (رکن اسود): این رکن در کنار در کعبه و تقریباً روبروی چاه زمزم است. از این جهت که تقریباً در سمت مشرق واقع است، ركن شرقي ناميده شدهاست. حجرالاسود در اين رکن است و از این روی نام دیگر این رکن، رکن اسود است (طواف دور كعبه از اين ركن آغاز مي شود).

٧. ركن شمالي (عراقي): اين ركن بر اساس جهت حركت در طواف پس از رکن شرقی واقع است. از این جهت که تقریباً در جهت شمال است، نام آن رکن شمالی است و از این جهت که به سمت عراق است رکن عراقی نیز نامیده شدهاست. این رکن در شرق حجر اسماعیل است.

٨. ركن غربي (شامي): ركني است كه بر اساس جهت طواف، پس از رکن شمالی واقع است. از این جهت که تقریباً در جهت مغرب است رکن غربی و چون در سمت شام است رکن شامی نامیده شده است. این رکن در غرب حجر اسماعیل است.

٩. رکن جنوبي يا يماني: رکني است که بر اساس جهت حرکت در طواف پس از رکن غربی واقع است. به آن مستجار نیز می گویند. این رکن موازی رکن حجرالاسود است. از این جهت که تقریباً در جهت جنوب است رکن جنوبی و به این دلیل که عربها هر چیزی را که در سمت جنوب بود یمانی می گفتند (به اعتبار یمن)، رکن یمانی نامیده شدهاست. استحباب استلام رکن یمانی و لمس آن، رکن یمانی محل حضور و استغفار، حضور فرشتگانی در کنار رکن یمانی برای آمین گفتن به دعاها، دری از درهای بهشت که همواره باز است.

۱۰. از قدیم الایام به کاشی به مناسبت انتسایش به شهر «کاش» که این مصنوع در آن ساخته میشد کاشی میگفتند. به فخفوری نیز «چنین» گفته میشد. به کاشی، «سیرجا» نیز اطلاق می شد. «سیر جالی کوشک»، قصر کاشی کاری شده که در سال ۸۷۸هـق/ ۱۴۷۳م. به امر سلطان محمد فاتح، ساخته شد و «سیرجالی مدرسه» قونیه، نمونههای این تعبیر است. به کاشیهای مزین «سروچ منقشه» نیز می گویند.

۱۱. برای اطلاعات بیشتر رک: ملک محمدی، امین. بررسی تطبیقی مساجد ترکیه، پشیل جامع ترکیه. چاپ دوم تبریز:

دانشگاه هنر اسلامی، ۱۳۸۵.

## فهرست منابع

- •قرآن مجيد
- احمد ياقي، اسماعيل. (١٣٧٩). دولت عثماني از اقتدار تا انحلال. (رسول جعفريان، مترجم). قم: پژوهشكده حوزه و دانشگاه.
- •بلر، شیلا؛ بلوم، جاناتان. (۱۳۸۵). هنر و معماری اسلامی. (اردشير اشراقي، مترجم). تهران: سروش.
- پاکباز، روئین. (۱۳۸۵). دایره المعارف هنر، چاپ: پنجم، تهران: فرهنگ معاصر.
- پاکیور، سبحان. (بی تا). تاریخ امیراتوری عثمانی. تهران: مؤسسه اسلامي قمر بني هاشم.
- دملوجي سلمي، سمر. (١٣٧٧). ساختمان مسجد الحرام (مکه مکرمه). تهران: نشر مشعر.
- دوغان، اسرا و جعفریان، رسول. (۱۳۸۳). «حج در دوره عثمانی سالهای -۲۸۴ ۴۸ ۱۰۴۸». میقات حج. شماره ۴۸: ۲۸۰-۲۷۶.
- دوغان، اسرا و جعفریان، رسول. (۱۳۸۳). «تاریخ و رجال: حجاج و سلاطین». میقات حج. شماره ۴۸: ۴۰۱-۷۹.
- دوغان، اسرا. (۱۳۸۳). «ادبیات حج در دولت عثمانی». ميقات حج. شماره ۵۰: ۱۳۵-۹۵.
- دوغان، اسران. (۱۳۸۴). از نگاهی دیگر: «حج گذاری در کشور ترکیه». میقات حج. شماره ۵۲: ۲۱۶-۱۹۳.
- جعفریان، رسول: (۱۳۸۱). آثار اسلامی مکه و مدینه. چاپ پنجم، تهران: نشر مشعر.
- •\_\_\_\_\_. (۱۳۸۳). «اماکن و آثار: صره همایون و کاروان صره در دولت عثمانی». میقات حج. شماره ۴۷: ۴۲-۸۷.
  - •\_\_\_\_\_\_. (۱۳۹۲). نگار و نگاره، تهران: نشر علم.
- جناتی، محمدابراهیم (۱۳۷۱). «اسامی کعبه در قرآن». ميقات حج. شماره ١: -٣٧ ٢٤.
- حقى، اسماعيل، چارشىلى، اوزون. (١٣۶٨). تاريخ عثمانى. (ایرج نوبخت،مترجم). تهران: کیهان.

- http://www.imes.ed.ac.uk (٩٣/١١/۵ : اتاريخ دسترسي: ١١/٥ مالم
- http://islamic-arts.org (۹۳/۱۱/۵ :رتاریخ دسترسی)
- http://www.lessingimages.com (۹۳/۱۱/۵)
- http://www.loc.gov (۹۲/۱۲/۱۷ ; سترسے)
- http://www.metmuseum.org (۹۳/۱۱/۵ ; تاریخ دسترسی که http://www.metmuseum.org
- http://nthonyofarabianstudies.blogspot.com (تاریخ دسترسے: ۱۱/۵)
- http://www.parsbook.org (۹۳/۱۰/۸ :رتاریخ دسترسی: http://www.parsbook.org
- http://www.pazhoheshkade.ir (۹۳/۱ ۰/۸ زیخ دسترسے: ۸۰/۱ ۱۹۳۸
- http://www.pinterest.com (٩٣/١١/۵ )
- http://www.saelin18.com/wp-content/up-(تاریخ دسترسی: ۱۰۵۵/2012/10/112.jpg (۹۳/۱۱/۵)
- http://www.sothebys.com (٩٣/١١/۵ :تاریخ دسترسی)
- http://sustainablelivinginstitute.blogspot.com (تاریخ دسترسی: ۱۰/۱۰/۱۰)
- http://tribune.com.pk (۹۳/۱۱/۵ :متریخ دسترسی)

- خاقانی شروانی. (۱۳۵۷). مثنوی تحفه العراقین. به اهتمام يحيى قريب، تهران: شركت سهامي كتابهاي جيبي.
- خرمشاهي، بهاءالدين. (١٣٧٧). دانشنامه قرآن و قرآن پژوهي. تهران: دوستان.
- عبدالرزاق اصفهاني، جمال الدين. (١٣۶٢). ديوان شعر. تصحیح حسن وحید دستگردی، کتابخانه سنایی.
- فرقانی، محمد. (۱۳۸۹). سرزمین یادها و نشانهها. چاپ: بیست و چهارم. تهران: نشر مشعر.
- قاضی عسگر، سیدعلی. (۱۳۸۴). «موقعیت جغرافیایی مکه و مسجدالحرام». ميقات حج. شماره ۵۴: ۱۲۸.
- کردی مکی، محمدطاهر. (۱۳۷۸). کعبه و مسجدالحرام در گذر تاریخ. (هادی انصاری، مترجم). تهران: نشر مشعر.
- كليني، محمدين يعقوب. (١٣٩٠). اصول الكافي. جلد چهارم. (عباس حاجیان دشتی، مترجم). قم: مولود اسلام.
- گودوین، گادفری. (۱۳۸۸). تاریخ معماری عثمانی. (اردشير اشراقي، مترجم). تهران: مؤسسه تأليف، ترجمه و نشر آثار هنري «متن».
- لارى، محيى؛ جعفريان، رسول. (١٣٧٢). توصيف آثار تاریخی مکه و مدینه و فلسفه مناسک حج در فتوح الحرمين. قم: انصاريان.
- ملک محمدی، امین. (۱۳۸۵). بررسی تطبیقی مساجد تركيه. يشيل جامع تركيه. چاپ دوم، تبريز: دانشگاه هنر اسلامي.
- http://azsharghi.haj.ir (٩٣/١١/۵ :تاريخ دسترسى)
- http://www.akdn.org/museum (٩٣/٩/٢)
- http://wiki.ahlolbait.com/index.php (:تاریخ دسترسی:)
- http://www.bridgemanimages.com (تاریخ دسترسی:)
- http://www.britishmuseum.org (٩٣/٩/١)
- http://collections.vam.ac.uk(٩٣/٩/١)
- http://www.davidmus.dk (٩٣/٩/٧ :رتاريخ دسترسى: ١
- •http://www.discoverislamicart.org (۹۳/۱ •/۸ وتاریخ دسترسی)
- http://www.hajj.ir (۹۳/۱۰/۸ تاریخ دسترسی: ۸۰-۸۲۱)

# Manifestation of Religious Beliefs and Practices of Muslims in Ottoman Art

(Case Study: Pictures of the House of God in the Tiling Works)

## Bahareh Taghavinejad<sup>1</sup>, Sedigheh Mirsalehyian<sup>2</sup>

- 1- Ph.D. Candidate in Art Research, Art University of Isfahan, Iran
- 2- M.A Graduate in Handicrafts, Art University of Isfahan, Iran

#### **Abstract**

The importance of Hajj and Masjid al -Haram (the Sacred Mosque) in the Ottoman period is as much that this government along with Mamluk regime had undertaken monitoring of the sanctuaries and offered some services to them, but after the fall of this government by Ottoman Sultan Selim (in 923 AH), the sanctuaries went under their direct supervision. Acts like, sending cash and non-cash donations of Ottoman sultans and courtiers to the sanctuaries people, the extent of the procedures and the frequency of their agents, the allocation of endowments and charities, financial support of the rulers of Hijaz and doing construction works were of the most important Ottomans plans until the end of their ruling for dominating on the sanctuaries. The importance of the Hajj pilgrimage of Muslims in the Ottoman government is as much that some effects of this sacred place and spiritual practices are also pictured in the art of tiling work of this period. We are going to introduce some samples of using Kaaba pictures in the mentioned art by a historical- descriptive method, based on field observations and library studies and reliable sites in this article and study visual and content characteristics of these samples. The results of this research indicate that the drawing of Kaaba was also common in tiling works in addition to painting and it had tried to picture this sacred building in detail and in a realistic way. Mystical poetry (Rumi) about the analogy of heart to Kaaba, Quranic verses (Al Imran surah) with the theme of Kaaba as the first house of worship for people and the importance of the Station of Abraham, performing Kaaba pictures in detail and writing different and various names such as components of Kaaba, main entrances, the minarets, the pulpit and the use of herbal and geometric shapes in the margins and the text of pictures are of important characteristics of these tiling works.

**Key words:** Hajj, Kaaba, Ottoman Government, Tiling Work

1- Email: : b.taghavinejad@aui.ac.ir

2- Email: mirsalehians@yahoo.com